Имя превыше всех

 Я с нетерпением ожидал, когда придут ученики этого Иисуса, чье имя уверено продвигалось вперед в списке богов, которым я поклонялся. С того времени в 1986, многие просят рассказать мою историю, почему я оставил буддизм, религию моих предков.

 Я хочу поделиться с вами удивительным, но истинным свидетельством того, как Бог с любовью снизошел до меня, моей семьи, и нашего Таманг и Шерпа народностей, возможно, единственным образом, которым мы могли Его услышать.

Моя история начинается с моих предков и моего отца, Ларкяла. Десять поколений назад, после войны граница Тибета была передвинута, и наше гражданство поменялось на непальское. В то время наш предок, Кхам Сун Ван Ди, принес позолоченную статую Будды для храма в лесу рядом с горой Большой Сябру. Мой отец, как и его предки, был хранителем ключей от этого храма, и верно исполнял свои обязанности главного смотрителя храма. Когда ему исполнилось 13 лет, он отправился в Синг Гомпа, в надежде стать ламой, но, прослужив там 2 года, он вернулся, так и не достигнув своей цели. Ревностно пытаясь узнать о буддизме все, что только можно, мой отец жил, как монах, обучаясь у великого Камбы Ламы на границе с Тибетом. Когда Камбы Лама узнал, что началась война между Тибетом и Китаем, они переехали на юг в Полоче. Жизнь была тогда очень суровой, во время голода, они питались дикой травой и супом из крапивы. К своим 19 годам мой отец осознал, что ему никогда не стать ламой, и он покинул Камбы Ламу.

Мой отец из народа Таманг, и поэтому, когда он вызвал недовольство своей семьи, женившись на Долме, Хеламбу Шерпа, его семья дала ему дом, с которым рядом был еще только один дом. Он располагался в самой заброшенной местности, на пригорке рядом с храмом, где говорили, что обитают приведения и злые духи. Идол деревни, где приносили в жертву куриц, стоял на другой стороне дома (на территории современного отеля Лама). Не удивительно, что отец обычно носил с собой свой большой, закругленный нож гурка, потому что боялся заходить в дом, и, как и многие в этом регионе, он пил много виски, сделанных из пшеницы и проса.

 В то время главная религиозная обязанностью отца состояла в том, что он был лидером песенного сопровождения на празднике Гявы, ритуал, который проводят на 49 день, после смерти человека. Зарабатывали в нашей семье тем, что разводили йомо (это самка помеси яка и коровы). Когда моему отцу было 20, а матери – 24, родился мой старший брат, Ангдава. Потом три года спустя последовал Мингмар, потом была сестра, которая умерла, и, в конце концов, семь лет спустя, родился я.

При рождении мне дали имя Кайджи, но позже меня переименовали в Гялсан, когда, после сильного падения, я перестал дышать на некоторое время. Мое новое имя – «падающий в обморок»- очень мне подходило, я очень легко мог потерять сознание, когда был мальчиком.

 Вместо того чтобы жить в доме из камня или дерева, который был у нас на холмах, мы жили в бамбуковой хижине, которая позволяла нам переезжать в горах вверх и вниз, когда нам надо было следовать за нашими стадами.

Иногда мы сдавали наш дом тибетцам, которые делали из него постоялый двор. Не смотря на это, с 8 до 10 лет мы жили в этом доме, и я мог посещать школу, которая была сразу над нами.

 Как и остальные деревенские мальчишки, я ходил в школу, но знал мало. Наш язык дома был Шерпа, иногда Таманг, а в школе преподавали на непальском. Более того, я не заботился о посещении, как и все мы. Я ходил в школу один раз в 8 дней. Обычно мы играли и прятались от непальских попрошаек, которые сидели на дороге и выпрашивали жевательную резинку, ручки или «одну рупию, пожалуйста».

 В 1983 году, когда мне было 10 лет, мы снова переехали в передвижную хижину. Мой старший брат, Ангдава, уехал на угольную шахту в Индию, а Мингмар жил и работал на сырной фабрике в Синг Гомпа, до которой надо было добираться полдня, поэтому по хозяйству родителям помогал только я.

 Я и моя мать, мы каждый день выходили и пасли йомо, защищая их от волков и леопардов.

 Однажды в мае в один из облачных дней мы пасли наше стадо, мама впереди, а я с отстающими сзади. В полдень я прилег в траву вздремнуть на несколько минут. Я почувствовал, что проснулся, но я ничего не мог ни слышать, ни видеть, потому что, как бы два черных человека-тени мелькали, как молнии без света туда-сюда прямо перед моим лицом. На них были надеты короны и накидки-«крылья» от плечей до самых кончиков стоп. Мама сказала, что она слышала, как я закричал, и прибежала. Она не могла привести меня в сознание, как и тогда, когда я был еще маленьким, и даже холодная вода не помогла. Тогда мама позвала других людей, которые пасли своих животных неподалеку. В тот вечер ей пришлось принести меня домой, все еще без сознания. Было уже слишком темно идти за колдуном, и отец с мамой легли спать на пол, каждый сбоку от меня.

 Ночью люди-«тени» остановили свое мелькание и начали со мной говорить на языке Шепра: «Не бойся. Мы хотим использовать тебя и показать тебе буддистский путь. Твои родители сильно испуганы, и завтра они захотят позвать колдуна. Скажи им не звать его. Завтра тебе станет легче, но с этого дня ты должен спать один. Также скажи, чтобы они отделили для тебя специальное место для сна, и скажи им никогда тебя не будить, когда ты спишь». Сказав это люди-«тени» исчезли, и наступило утро. То, что я видел, было не сон.

Я проголодался, и пока ел, отец и мать бомбардировали меня вопросами: «что случилось?», «с тобой все в порядке?», «что ты видел?». Я рассказал им, что произошло, и что сказали люди-«тени». Мои родители долго размышляли над тем, что я им рассказал. Они не позвали колдуна и соорудили 2-х футовую пластиковую стену, чтобы отделить мою «спальню» от своей.

 На следующую ночь люди-«тени» вернулись и взяли меня куда-то с собой. Когда мы летели, я чувствовал, как они касались меня, один с права, а другой слева. Прошло некоторое время, и, мне показалось, что я покинул этот мир. Потом мы оказались в темноте, это было очень не естественное место, где ничто живое, казалось, не существовало. Из правой руки каждого из моих сопроводителей выходил небольшой лучик света, и, хотя я и чувствовал их тела рядом с собой, видеть мог только их пальцы и ничего более. Потом мы попали в другое место. Здесь был свет. Это было самое прекрасное место, которое я когда-либо видел.

 Сопроводители-«тени» исчезли, и прямо пред собой очень смутно я увидел образ Будды. Голос проговорил: «с сегодняшнего дня я собираюсь использовать тебя. Я научу тебя моему пути».

Люди-«тени» появились откуда-то сзади и отнесли меня назад через темное место в этот мир. Они сказали: «с этого дня ты не должен смешиваться с другими. Оставайся со своими родителями. В любое время, когда твой отец или мать заходят в хижину, они должны сначала окуривать себя благовониями».

После этого, я в течение 3 лет спал с зажженной лампадкой у изголовья. Когда я спал, я должен был приходить к месту света, чтобы изучать буддистское учение. Мой отец был в изумлении, когда я сообщал ему, что я узнавал: это в точности соответствовало тому, что он сам узнал от Камбы Ламы много лет назад. Дальше нам было велено купить религиозную одежду, барабаны и колокольчики. Мой отец все больше удивлялся тому, что я мог играть на музыкальных инструментах, не учась этому.

 Однажды ночью люди-«тени» сказали мне взять определенный горшок, которым пользовалась наша семья. В полнолуние мне было сказано почистить его и поставить пустым на полку рядом с изголовьем. На следующее утро он был наполнен водой. Используя эту воду, мои родители, Мингмар (который для этого вернулся домой с сырной фабрики) и я должны были вымыть свои головы, и каждый должен был выпить столько, сколько сможет. Обычно в этом горшке умещалось всего две кружки воды, но на утро после полнолуний в нем всегда хватало воды, чтобы мы все могли вымыться и пить сколько угодно. Спустя три месяца из горшка показалась зеленая веточка. Но в горшке земли не было. Люди-«тени» сказали отцу сделать ящик для горшка из благоухающей древесины, что он и сделал. После этого, когда мы открывали ящик, новые побеги или цветы выходили из горлышка горшка. Однажды на поверхности показалась целая ветка.

 Спустя какое-то время после получения учений, и наблюдая такие чудеса, люди-«тени» привели меня к образу Будды, но в этот раз экран, похожий на монитор компьютера был прикреплен к коленям. Буквы появлялись на нем, а голос объяснял значение. Я не мог ни читать на непальском, ни писать ровными строчками. Тем не менее, каждый день я чисто и аккуратно записывал в тетрадь послания с «экрана» Будды. Я писал на другом языке, который до сего дня никто не может определить. Я всегда мог прочитать то, что я написал, и из своих записей я рассказывал своим родителям удивительные вещи, на пример, их настоящие мысли и прошлые грехи. Также я давал им инструкции, как им загладить эти грехи: они должны были поклоняться перед ящиком 108 раз, сначала на коленях, а потом простираться и касаться лбом земли. Моя мать делала это так усердно, что натерла себе мозоль на лбу. Еще им нужно было купить четки из 108 бусин и перебирать их, проговаривая традиционные буддистские мантры. Однажды нам было отведено 10 дней, чтобы мы сходили в Катманду и купили там фигурки буддистских идолов. После того, как мы вернулись, мы должны были положить двух идолов в ящик вместо горшка. Каждую субботу мы должны были исполнять специальную церемонию, в которой я шел с пятифутовым трезубцем, а мой отец шел следом, и нес ящик с идолами.

 С течением времени мы должны были выполнять все больше и больше ритуалов. Мне дали список из 35 богов. Каждую ночь все мы (Ангдава тоже вернулся к тому времени) должны были трижды простираться перед каждым из богов, произнося его имя во время поклона. Далай Лама был под номером 35, самый низший в ранге богов.

Однажды в моем блокноте было сказано: «После Далай Ламы поклонись Йесу». Я не знал, что Йесу на языке Шерпа – Иисус. Я вообще никогда не слышал ничего об Йесу (Иисусе) до этого момента. Каждую субботу мы открывали мой блокнот, чтобы получать учение, и неделю за неделей, месяц за месяцем имя Йесу поднималось все выше и выше в списке. Вместе с именем Йесу пришло учение об этом неизвестном Боге. Мы узнали об Адаме и Еве, о первом грехе. О том, что Йесу – Сын Божий, о Его распятии и воскресении, и многое другое. Нам также было сказано, что Бог придет судить этот мир.

Шел 1985 год. Как обычно, осенью, мы переезжали с гор вниз, ближе к Большому Сябру на зиму. Отец был рад привезти подарок и встретиться со своим хорошим другом, владельцем гостиницы Йети. Будучи там, он заметил на столе брошюрку на тибетском языке и сразу же заинтересовался, не только потому что он умел читать на тибетском, но и потому, что увидел имя Йесу на первой странице. Отец спросил владельца об этой брошюрке, и тот ответил, что ее оставили какие-то туристы, и она ему не нужна. Отец принес ее в нашу хижину и я стал искать в своем блокноте какие-либо указание на ее счет. Я прочитал: «Сохрани эту брошюру – она хорошая. Прочитай ее». Мы прочитали и поклонились, как мы это делали для идолов.

 Два месяца спустя Мингмар решил оставить свою работу на сырной фабрике и снова открыть в нашем доме постоялый двор. Он попросил меня посмотреть по моему блокноту, что ему следует делать в этом случае. Я трижды поклонился и стал читать: «если Мингмар хочет открыть постоялый двор, это – хорошо. Только пусть не продает алкоголь. Когда постоялый двор будет открыт, последователи Йесу встретятся с тобой». Счастливый Мингмар открыл гостиницу и шесть месяцев спустя пришли ученики Йесу.

 К этому времени вдоль тракта Лангтанг, по которому многие путешествовали, открылось много постоялых дворов и гостиниц, и у владельцев была выработана своя система очередности, в соответствии с которой они приглашали путешественников в свои гостиницы. В тот день Мингмар опоздал к своей очереди и решил остаться дома. Но вдруг на дороге из Синг Гомпа к Большому Сябру, по которой путешествовало меньше людей, он заметил троих иностранцев. Он выбежал на встречу молодым людям и попросил их остановиться в нашей гостинице.

 Прошлой ночью эти трое молодых людей останавливались в гостинице, которую содержали две молодые женщины. Они очень просили: «Когда будете проходить через Большой Сябру, пожалуйста, остановитесь в гостинице нашего двоюродного брата Мингмара». Йон, его брат Дэн и Джей собирались идти дальше за Большой Сябру, но они не хотели расстраивать женщин, и поэтому ничего им не сказали. Однако на следующий день они шли очень медленно: снег и дождь сделали грязные тропинки скользкими.

 Они промокли, замерзли и устали, и поэтому решили принять приглашение моего брата и остались на день. Они еще не знали, что гостиница Мингмара была той самой, которую им рекомендовали мои двоюродные сестры прошлым вечером. Они также еще не знали, как Бог пришел до них и приготовил народ Шерпа к Благой Вести.

 Йон и Дэн молились усиленно за народ Шерпа в течении двух лет. И имя Йесу впервые появилось в моих видениях так же около двух лет назад. Они приехали в Непал от Госпел Рекодингс, чтобы изучать непальский язык и записывать евангельские кассеты на менее известных языках и диалектах этой местности для евангелизаций. Зная, что среди народности Хеламбу Шерпа пока нет еще ни одного христианина, они связались с переводчицей, которая работала в этой народности, в надежде сделать записи. Ее друзья из Шерпа отказались.

Приехав в гостиницу, трое мужчин переоделись в сухую одежду и заказали лапшу и чай с лимоном. Как обычно, они склонили головы для молитвы благодарения во имя Иисуса. Мингмар заметил это.

 Позже Дэн и Джей отправились посмотреть деревню, а Йон остался в гостинице, сидеть на лавочке около каменной печи в узкой и темной кухне, которая располагалась за нашей огромной спальной. Он натянул толстые носки и грел руки около огня. Мой брат начал готовить рис для ужина.

- «Какую религию вы исповедуете?» - спросил Йон.

- «Буддизм» - Мингмар ответил, полностью повернувшись к собеседнику, «это правильно?». «Правильно то, что спасает душу» - ответил Йон. Затем продолжил, рассказывая о Боге, творении, и в конце об Иисусе – Его жизни, смерти и воскресении, которое открыло для нас Путь к Богу.

 «То, что ты мне рассказал и то, что мне рассказывал мой брат, совпадают по всем пунктам!» - воскликнул Мингмар. «А где твой брат?» - спросил Йон. «Можно с ним встретиться?». «Он, кажется, сошел с ума» - последовал ответ. «Я могу отвести вас к нему в джунгли, отсюда около трех часов подниматься в горы».

 Йон, Дэн и Джей были взволнованы и заинтересованы тем, что им рассказал обо мне Мингмар, и они захотели со мной встретиться, но у Дена был самолет в Катманду. У них не было времени, чтобы добраться до нашей хижины. Позже, осознав важность происходящего, Йон пообещал вернуться со своим непальским другом, как только сможет.

 Через две недели Йон и Варнава, непалец, сотрудник Госпел Рекодингс, приехали к нам. Совсем недавно имя Йесу встало на второе место в списке богов, которым мы поклонялись. Мне также было сказано, что, когда придут эти последователи Йесу, позволить им войти в хижину без ритуального окуривания вокруг их тел. Мы украсили нашу хижину свежим папоротником и цветами, пол и стены, как обычно. Я оделся в белые одежды. Мы были готовы. Прошло ровно три года с момента, как начал видеть свои видения и до этого вечера, когда Мингмар приехал с этими двумя людьми около 5 часов. Отец, мать, Мингмар и я начали кланяться перед Йоном и Варнавой, но они остановили нас, и сказали: «Не кланяйтесь нам. Мы такие же люди, как и вы».

 Я все еще не мог говорить на непальском и поэтому отец и Мингмар переводили для нас. Варнава начал с рассказа о том, как Йесу родился, жил, был распят, и три дня спустя воскрес. Они также поставили для нас кассеты с евангелием на языке Таманг. Кстати, мы знали, чьи голоса были на пленке.

Большую часть вечера я сидел тихо, ловя каждое слово, но потом я был так взбудоражен, что вскочил и достал свой блокнот. Перелистывая страницы, я нашел и прочитал некоторые отрывки, которые были связаны с тем, что мы услышали. В течение всего визита Йона и непальского соработника, я прочитал из одного из моих блокнотов полную историю о том, как грех вошел в этот мир в саду Эдемском, о жизни Йесу, Его смерти и воскресении. Йон, удивленный, сказал, что я только спутал имя Пилата и Цезаря в месте, где говорилось о суде, а все остальное было изложено точно так же, как в Библии, Божьем послании этому миру.

 Стало поздно. После того, как мы угостили наших гостей рисом с молоком, я предложил им мою кровать.

«У нас есть отличные спальные мешки» - они уверяли нас, и просили наоборот отодвинуть от меня свои постели набитые сосновыми ветками. Позже Йон объяснил почему. Он сказал, что ему бы было не очень комфортно спать там же, где и мы, из-за постоянно горящей масляной лампады, идолов и навеса из гофрированной ткани. Это выглядело, как в монастыре.

Этой ночью люди-«тени» пришли, как обычно, и доставили меня к образу Будды.

 Раздался голос: «Сегодня мое царство в тебе закончено, и отныне ты не должен более мне служить. За мной идет тот, кто больше меня. Ты должен делать то, что говорят эти люди, и следовать за Йесу».

 У меня не было сил, чтобы задавать вопросы. «Тени» принесли меня обратно. Это было мое последнее видение. Наступило утро, и я почувствовал, как ушла тяжесть.

 День был теплым и расслабленным, времени, чтобы поговорить было много. Йон рассказал нам, что Бог не хочет, чтобы мы поклонялись идолам, и даже тому, что написано об Йесу, как мы это делали. Варнава объяснил больше о том, почему Йесу должен был умереть вместо нас, как Он выполнил все условия, чтобы достигнуть праведности, и выполнить все ритуалы и законы. Он также прояснил, что верить в Йесу, значит вверить себя Ему.

 Варнава и Йон поставили кассету на тибетском и показывали книги с картинками. В них были истории из Ветхого Завета, говорящие о Йесу, и они также показали, что такое новая жизнь во Христе.

Хотя никто не предлагал, я сделал это: я сорвал свои молитвенные четки с бусинами с шеи, и сказали Йесу, что последуем за Ним.

 Мама доила в это время, и Йон с Варнавой так же и ей рассказали Благую Весть. Она тоже захотела последовать в вере, и сама помолилась прекрасной молитвой: «С этого момента Ты – мой Господь. Я еще не много знаю Тебя, но Ты – мой Господь».

Оставить буддизм, путь наших предков, было трудно сначала, особенно для отца. После того, как Йон и Варнава уехали, я видел, как отец поджег немного угля и благовоний в горшке, трижды поклонился, и начал судорожно рыдать. Я не мог вынести его рыданий и подошел. Я рассказал ему о тех словах, которые я слышал от образа Будды в своем последнем видении две ночи назад. Он успокоился, и когда пришел снова в себя, согласился отказаться от ритуалов. Через несколько дней я заболел ветряной оспой. И хотя я тяжело болел семь дней, мы знали, что в этот раз не можем звать колдунов-целителей.

 К тому времени погода уже становилась теплее для наших йомо, и поэтому мы решили, что пора подыматься выше в горы. Прежде, чем мы это сделали, мы сожгли все наши религиозные вещи, включая большую часть блокнотов. Я сохранил только самый маленький блокнот, в котором были послания об Йесу.

 С того времени, то, что я писал в своих блокнотах, стало для меня полностью, как иностранный язык, хотя время от времени я мог читать кое-что из этого. Я понимал, что временная способность читать эти тексты будет длиться только до той поры, пока я не смогу сам читать Библию и моя вера не станет крепче. Последний раз, когда я смог прочитать эти записи, был во время муссона в 1993 году, в день, когда моя мать ушла, чтобы быть с Господом Йесу после долгой битвы с раком.

 Возможно, моя мать – первая из народа Хеламбу Шерпа, кто стоит перед престолом Бога и славит Его. Отец сочиняет гимны на языках Шерпа и Таманг, и ведет поклонение, когда верующие с нашей местности собираются вместе.

Мингмар и его жена, Карму пошли в библейскую школу в Покхара. Бог помог мне выучить непальский язык, и сделал возможным запись кассет с Евангелием на языке Шерпа. Также на этот язык, мой родной язык, был переведен весь Новый Завет.

Возможно, это трудно принять. Я могу показать вам мой блокнот, в доказательство, если вы попросите. Я также могу предоставить вам имена и адреса всех людей, которые упомянуты в этом свидетельстве. Многие люди, которые останавливались у моего брата в гостинице Гошен, или в гостинице Мир (Покой), которую содержу я со своей женой Нимбути, слышали эту историю. Более того, вся моя деревня может засвидетельствовать о тех трех годах, когда я получал видения, живя в хижине. Бог может сделать все, если на это есть Его воля – это моя твердая вера. И неважно, на сколько велико противостояние. Ламы считают меня плохим примером для буддистов.

 Если вы верующий в Иисуса, я прошу вас молиться за нас, христиан в горах Сябру. Молитесь за наш народ, который пока еще не следует за Йесу. Также как для меня было невозможным стать последователем Йесу, и все же я им стал, пожалуйста, молитесь, чтобы остальные в Сябру последовали за Ним. И однажды вы, может быть, услышите, что в соответствии с Божьей волей, все в нашей деревне начали следовать за Йесу, Чье Имя превыше всех.

Написано Гяльсангом Таманг. Особенная благодарность Ляркялу, Мингмару, Йону, Дэну, Джей и Варнаве, которые добавили и подтвердили детали рассказа.